
ARTES CÊNICAS

Bonecos de Ronaldo 
Gomes da Silva,  
da dupla Caçuá de 
Mamulengo, da 
região do Seridó (RN)

A voz 
das  
formas



PESQUISA FAPESP___ 355 ___ 83

Teatro de bonecos atravessa  
o tempo e se reinventa  
no jeito de contar histórias
MARCIA CARINI

FO
T

O
 J

U
L

IA
N

A
 J

U
A

Q
U

IN
A

Catirina – Olhe, Mané, eu já disse que não quero. 
Não é não!

Mané – Quanto mais difícil, mais gostosa fica…

Catirina – Pois me espere aí, você tá querendo muito? 
Então, eu vou buscar Da Penha, uma amiga minha 
pra gente resolver isso. 

(Catirina sai de cena) 

Mané – Pressão, papai… Duas novinhas, ui. 

(Catirina entra em cena com um porrete e acerta 
a cabeça de Mané, que cai para o lado de dentro 
da tolda)

E
sse é um trecho da apresentação de Ca-
tarina Araújo de Medeiros, conhecida 
como Catarina Calungueira, brincan-
te no Seridó, região semiárida do Rio 
Grande do Norte. A referência à Lei Ma-
ria da Penha, que protege as mulheres 
da violência doméstica e familiar, seria 
impensável anos atrás nas brincadeiras 
tradicionais de bonecos nordestinos. 

Mas é uma das realidades hoje. Medeiros se aven-
turou em um universo dominado por homens e, ao 
lado de outros (e outras) artistas, ressignifica os 
espetáculos, garantindo que o público continue a 
se identificar com as cenas e com os personagens.

A história dessa ressignificação faz parte de 
Teatro de bonecos popular potiguar (Editora Es-
cribas), livro lançado em 2025 por André Carri-
co, do Departamento de Artes da Universidade 
Federal do Rio Grande do Norte (UFRN). Re-
sultado de oito anos de pesquisa, a obra reúne a 
história de 11 brincantes – duas mulheres e nove 
homens – entre os 55 catalogados pelo pesquisa-
dor no estado. A publicação de suas biografias 
ajuda o leitor a conhecer essa manifestação po-
pular que atravessou séculos e se estabeleceu no 
Nordeste em data desconhecida. Tampouco se 
sabe quando teria chegado ao Brasil. “Uma das 
hipóteses é que os primeiros bonecos tenham vin-
do nas malas dos jesuítas, no século XVI, como 
instrumentos pedagógicos usados na catequese 
dos indígenas”, conta Carrico.

Ao longo dos anos, a arte de construir os ma-
mulengos, que podem ser, por exemplo, de luva, 

de vareta e até de vestir, aclimatou-se ao Brasil. 
Traços ameríndios e referências africanas ajuda-
ram a compor as feições e os adereços dos bone-
cos. Paralelamente, os clássicos da comédia ibé-
rica se mesclaram à leitura que a cultura popular 
fez da tradição letrada. “Estabeleceu-se, assim, 
uma dramaturgia própria em cada um dos nove 
estados nordestinos”, diz Carrico. 

Ainda que com nomes distintos em cada re-
gião, as interações se criaram em torno de alguns 
personagens. Seja chamado de mamulengo, em 
Pernambuco, ou de joão redondo, no Rio Gran-
de do Norte, ou ainda de babau, cassimiro coco, 
calunga, entre outras denominações nos esta-
dos nordestinos, os jogos e seus esquetes sempre 
apresentam o negro pobre, o capitão autoritário, 
o boi de difícil doma e, muitas vezes, criaturas 
fantásticas, como a alma penada ou o papa-figo, 
por exemplo. 

O fio condutor das conversas é o humor – cô-
mico, irônico, por vezes mordaz –, iluminando 
injustiças e desconstruindo hierarquias. “Porém 
piadas machistas, homofóbicas e racistas também 
eram frequentes”, observa Carrico. “Não por isso 
ser uma característica do teatro de bonecos, mas 
porque o olhar da sociedade era assim. O humor 
apenas acompanhava os costumes vigentes.”

A mudança começa a tomar forma no final da 
década de 1980, quando Maria Iêda Silva Medei-
ros (1938-2021) decidiu, aos 50 anos, tornar-se 
bonequeira em Carnaúba dos Dantas (RN). Co-
nhecida como dona Dadi, ela evitava palavrões em 
suas apresentações. “Foi uma grande mudança de 
cenário que abriu caminho para mulheres muito 
mais jovens, como Catarina Calungueira”, conta 
Carrico. Hoje, Catarina, aos 32 anos, fomenta a 
Rede de Bonequeiras no Rio Grande do Norte, 
que ajudou a criar em 2019. “Essas piadas de mau 
gosto vêm saindo de cena e percebe-se que pro-
vocam incômodo até mesmo entre os brincantes 
mais antigos”, afirma o pesquisador. 

As brigas em cena, como estratégia de humor, 
ainda são comuns. As lutas de faca tornaram-se 
escassas, mas as bastonadas permanecem. “Bas-
tões e porretes não são exclusividade dos bonecos 
brasileiros. Eles aparecem na Commedia dell’arte 
[teatro popular italiano que floresceu no século 
XVI] e no teatro de sombras turco do século XIV”, 



84___ SET 2025

exemplifica Carrico, que atualmente faz estágio 
de pós-doutorado na Universidade de Bologna, 
na Itália, sobre as convergências entre os bonecos 
populares nordestino e italiano.

A 
violência em cena chamou a atenção 
– negativamente – de Helena Anti-
poff (1892-1974). A psicóloga e edu-
cadora russa migrou para o Brasil 
em 1929 para trabalhar na Secretaria 
de Educação de Minas Gerais. Pouco 
depois, em 1932, fundou a Sociedade 
Pestalozzi, em Belo Horizonte, para 
atender crianças com deficiência fí-

sica e em situação de vulnerabilidade social. Na 
década de 1940, mudou-se para o Rio de Janei-
ro, onde criou a Sociedade Pestalozzi do Brasil. 

“Durante sua formação acadêmica na Europa, 
ela percebeu que o teatro de bonecos era uma 
importante ferramenta pedagógica”, comenta a 
historiadora Tânia Gomes Mendonça, autora do 
livro Entre os fios da história, uma perspectiva do 
teatro de bonecos no Brasil e na Argentina (1934- 
-1966), lançado no ano passado pela Paco Edito-
rial. A obra é resultado da tese de doutorado que 
defendeu em 2020, na Faculdade de Filosofia, 
Letras e Ciências Humanas da Universidade de 
São Paulo (FFLCH-USP).

Antipoff tinha uma missão educacional bas-
tante clara: os bonecos deveriam levar mensagens 
positivas às crianças, ajudar no aprendizado e en-
sinar sobre o bem e o mal. “Ela estava alinhada aos 
princípios da Escola Nova, movimento que surgiu 
na Europa e nos Estados Unidos no século XIX e 
ganhou força no Brasil no início do século XX. 
Essa corrente pedagógica combatia os processos 
de memorização e colocava o aluno no centro da 
aprendizagem, por meio da experiência direta”, 
relata a historiadora. A experiência direta pode-
ria ser, por exemplo, tanto plantar um grão de 

feijão e observar o crescimento da planta como 
construir bonecos e contar a própria história 
por meio deles. 

E, assim, a partir dos anos 1940, Antipoff criou 
cursos, estimulou a publicação de livros sobre o 
assunto e movimentou uma cadeia de professo-
res, arte-educadores e dramaturgos. Nascia com 
ela uma tentativa de profissionalização do teatro 
de bonecos até então inédita no Brasil, segundo a 
historiadora. Naquela década, no primeiro curso de 
teatro de bonecos oferecido pela Sociedade Pesta-
lozzi do Brasil (RJ), voltado para adultos, os alunos 
criaram os títeres que manipularam no espetáculo 
Auto de Natal, escrito pela poeta Cecília Meireles 
(1901-1964). “O trabalho conjugava a tradição do 
teatro de bonecos europeia 
com os conhecimentos que 
os participantes do curso 
começavam a ter sobre as 
tradições cênicas brasilei-
ras”, diz Mendonça.

A proposta era muito di-
ferente do que se via no tea-
tro de bonecos popular do 
Nordeste. “Os textos eram 
fechados à improvisação e 
tinham caráter didático: 
incentivavam as crianças 
a torcer pelos personagens 
de boa moral e a adotar prá-
ticas de higiene, por exem-
plo”, relata a pesquisadora. 

Na tese, Mendonça com-
para a trajetória de Antipoff 
à do bonequeiro argenti-
no Javier Villafañe (1909- 
-1996), um dos mais in-
f luentes divulgadores da 
arte dos títeres naquele 
país e na América Latina. 

1 2

A bonequeira  
e pesquisadora  
Ana Maria Amaral  
com uma de  
suas criações

Duas gerações de 
brincantes do Seridó: 
a partir da esquerda, 
dona Dadi e Catarina 
Calungueira

3



PESQUISA FAPESP___ 355 ___ 85

O artista integrou a primeira geração do teatro 
moderno de bonecos da Argentina, formada na 
década de 1930, sob influência do poeta e drama-
turgo espanhol Federico García Lorca (1898-1936), 
que chegou a Buenos Aires em 1933. Villafañe foi 
apresentado a Lorca e se inspirou em suas apre-
sentações de teatro de bonecos. 

Em 1941, Villafañe esteve no Brasil, com sua 
mala de títeres, e, embora tenha participado de 
missões pedagógicas, seu trabalho tinha uma pro-
posta diferente daquela da Sociedade Pestalozzi. 
“No Brasil, a Escola Nova se tornou um projeto 
de Estado, no início do governo Vargas, na déca-
da de 1930. Entretanto, o mesmo não ocorreu no 
país vizinho e isso garantiu que os bonequeiros 
argentinos tivessem mais independência em seus 
processos criativos”, defende a historiadora. “A 
dramaturgia para crianças na Argentina manteve 
personagens com traços astutos, oportunistas e 
maliciosos, como Pedro Urdemales, correspon-
dente ao nosso Pedro Malasartes.”

A 
separação por faixa etária nas artes 
cênicas é um processo iniciado no 
final do século XIX. Até então, os 
filhos acompanhavam os pais em 
apresentações de teatro e óperas e 
naquelas ocasiões os bonecos con-
versavam com todos ao mesmo tem-
po. Embora hoje seja comum asso-
ciar os fantoches ao mundo infantil, 

originalmente eles tratavam de temas adultos com 
possibilidades muitas vezes impossíveis ao ator 

FO
T

O
S

 1
 C

ÍC
E

R
O

 O
L

IV
E

IR
A

 2
 P

E
D

R
O

 L
U

C
A

S 
R

E
B

O
U

Ç
A

S 
3 

B
E

R
E

N
IC

E
 F

A
R

IN
A

 D
A

 R
O

S
A

 4
 R

A
FA

E
L 

M
A

R
Q

U
E

S

O projeto, o artigo científico e os livros consultados para esta 
reportagem estão listados na versão on-line.

Cena do espetáculo 
Caminhos de  
Violeta, de Daiane 
Baumgartner 

4

humano. “Para o boneco, não existe limites. Isso 
é fascinante e assustador para os artistas e para 
o público”, constata Wagner Cintra, professor 
do Instituto de Artes da Universidade Estadual 
Paulista (Unesp), campus de São Paulo. 

Estudioso da temática há 25 anos, Cintra de-
senvolveu com apoio da FAPESP pesquisa sobre 
a trajetória da bonequeira e pesquisadora Ana 
Maria Amaral. Nascida em 1931 em São Paulo, 
Amaral se formou em biblioteconomia nos anos 
1950 e enveredou também pela poesia. No final 
daquela década, passou uma temporada nos Es-
tados Unidos, onde então residia seu pai. “Foi na 
convivência com pessoas ligadas ao movimento 
da contracultura, sobretudo os beatniks, que ela se 
envolveu com o teatro de bonecos”, conta Cintra. 

Ao voltar para o Brasil na década de 1970, tor-
nou-se professora do curso de teatro de bonecos 
criado em 1975 na Escola de Comunicações e Ar-
tes (ECA) da USP. Permaneceu na universidade 
até 2014. Ainda nos anos 1970, criou a compa-
nhia Casulo – Centro Experimental de Bonecos 
(1976), posteriormente batizada como O Casulo 
BonecObjeto. Alguns de seus espetáculos, como 
Palomares (1978), foram apresentados em países 
como Irã e México.

Segundo Cintra, a bonequeira se tornou fi-
gura central no desenvolvimento do teatro de 
formas animadas no Brasil ao levar o tema para 
o âmbito acadêmico. O termo “teatro de formas 
animadas” foi inclusive cunhado por Amaral. 
“Esse guarda-chuva conceitual abarca o teatro 
de bonecos, mas também o teatro de sombras e 
o teatro de objetos, entre outras linguagens em 
que o inanimado e o humano interagem em ce-
na”, explica o pesquisador.

Em 2023, Cintra publicou o artigo “Periferias de 
re(in)novación del teatro de títeres en Brasil – Un 
corte de São Paulo”. Nele, analisa quatro propostas 
contemporâneas que inovaram na utilização dos 
bonecos em cena: os grupos Talagadá (Itapira) e 
Teatro Por um Triz (São Paulo) e as artistas Daia-
ne Baumgartner, de Rio Claro, e Juliana Notari, 
da capital paulista. 

Baumgartner, por exemplo, trabalha com vá-
rias técnicas, entre elas a do boneco híbrido, aque-
le que o artista veste. É assim que interpreta Cami-
nhos de Violeta (2023), espetáculo sobre o processo 
de envelhecimento. “Ao pensar a respeito dessa 
questão a partir da experiência da mãe, da avó e 
dela própria, Daiane não está preocupada exata-
mente com a transformação de seu corpo, mas 
com o seu lugar como mulher no mundo”, analisa 
Cintra. “E por meio da boneca Violeta, ela con-
segue dizer coisas que vão além das palavras.” l


