
84___ JAN 2026

Um certo 
olhar

ARTES VISUAIS



PESQUISA FAPESP___ 359 ___ 85

E
m 2017, o Museu de Arte do Rio (MAR) 
realizou Dja guatá porã: Rio de Janei-
ro indígena, uma das primeiras expo-
sições em um grande museu de arte 
brasileiro a contar com uma pessoa 
indígena na equipe curatorial: a antro-
póloga Sandra Benites, do povo Guara-
ni Nhandeva, de Mato Grosso do Sul. 
Desde então, ela foi curadora-adjunta 

do Museu de Arte de São Paulo (Masp), entre 
2019 e 2022, e uma das curadoras da primeira 
edição da Bienal das Amazônias, que aconteceu 
em Belém (PA), em 2023. Entre seus trabalhos 
mais recentes figura a coletiva Insurgências in-
dígenas: Arte, memória, resistência, que assina 
com Marcelo Campos e fica em cartaz no Centro 
Cultural Sesc Quitandinha, em Petrópolis (RJ), 
até fevereiro de 2026. 

Benites não é mais um caso isolado. Em 2024, 
o pavilhão brasileiro na 60ª Bienal de Veneza teve 
três curadores indígenas: os artistas visuais De-
nilson Baniwa, Arissana Pataxó e Gustavo Caboco 
Wapichana. Rebatizado de Pavilhão Hãhãwpuá, 
o espaço abrigou a exposição Ká a Pûera: Nós so-
mos pássaros que andam. Com obras dos artistas 
Glicéria Tupinambá, Olinda Tupinambá e Ziel 
Karapotó, a mostra tratou da violação dos di-
reitos indígenas e celebrou a memória dos povos 
originários. “O termo ‘Hãhãwpuá’ é usado pelos 
Pataxó para se referirem ao território que, depois 
da colonização, ficou conhecido como Brasil. No 
caso do pavilhão, escolhemos esse nome para res-
saltar a importância de reconhecer o país como 
terra indígena”, explica Arissana Braz Bonfim 
de Souza, conhecida como Arissana Pataxó, em 
entrevista a Pesquisa FAPESP.

Segundo a antropóloga Ilana Goldstein, pro-
fessora do Departamento de História da Arte da 

Universidade Federal de São Paulo (Unifesp), 
o aumento de visibilidade da produção artísti-
ca de povos originários no circuito comercial e 
institucional faz emergir a necessidade de no-
vos formatos de curadoria para essas obras. “As 
artes indígenas podem servir como plataforma 
para aproximações entre mundos diferentes, 
mas também suscitar mal-entendidos, pois es-
tamos diante de maneiras próprias de lidar com 
imagens, objetos e mesmo com a noção de auto-
ria”, constata a pesquisadora. “A curadoria des-
sa produção envolve uma série de desafios, que 
incluem desde barreiras linguísticas até regimes 
de visibilidade específicos, ou seja, o que pode 
ser visto e por quem.”

A curadoria é definida como uma atividade de 
categorização e interpretação de objetos, imagens 
e coleções, que pode, por exemplo, render expo-
sições em galerias ou guiar o modo de trabalhar 
com acervos em museus. “Ela constrói uma nar-
rativa a partir da escolha do que será mostrado e 
de como será mostrado, propondo interpretações 
para as obras e relações entre elas”, prossegue 
a pesquisadora. 

No doutorado defendido em 2012, na Universi-
dade Estadual de Campinas (Unicamp), ela estu-
dou a arte aborígene contemporânea, produzida 
pelos povos originários da Austrália. “Nos anos 
1950, alguns museus australianos começaram 
a incorporar como obras de arte trabalhos até 
então vistos como artefatos etnográficos. Des-
de a década de 1970, o governo australiano vem 
construindo políticas públicas de fomento às 
artes indígenas, culminando em um boom nas 
décadas de 1990 e 2000”, diz Goldstein. 

No Brasil, a chamada arte indígena contem-
porânea se consolidou no circuito expositivo a 
partir da década de 2010 (ver Pesquisa FAPESP 

Em alta no circuito de exposições,  
obras de artistas indígenas  
despertam novas formas de curadoria
ANA BEATRIZ RANGEL

FO
T

O
 R

A
FA

 J
A

C
IN

T
O

 / F
U

N
D

A
Ç

Ã
O

 B
IE

N
A

L 
D

E
 S

Ã
O

 P
A

U
LO

Cardume,  
instalação do artista 
Ziel Karapotó  
exposta na Bienal  
de Veneza, em 2024 



86___ JAN 2026

nº 301). Um marco nessa história foi a mostra 
Primeiro encontro de todos os povos, organizada 
em 2013, em Boa Vista (RR), pelo artista visual 
e curador Jaider Esbell (1979-2021), de origem 
Macuxi. Ainda naquele ano foi aberta em Belo 
Horizonte (MG) a exposição ¡MIRA! Artes visuais 
contemporâneas dos povos indígenas, com curadoria 
da pesquisadora não indígena Maria Inês Almei-
da, então professora da Faculdade de Letras da 
Universidade Federal de Minas Gerais (UFMG). 

E
ssas mostras, entre outras que se se-
guiram, evidenciavam uma nova le-
va de artistas que utilizam suportes 
como pintura, escultura e vídeo para 
tratar de questões políticas sem abrir 
mão de aspectos da cultura ancestral. 
“Ganhamos o status de artista há pou-
co tempo, mas os indígenas sempre fi-
zeram arte. Em nossas comunidades, 

ela não se separa da vida cotidiana”, diz Souza, 
que é artista, curadora e atualmente faz pesquisa 
de doutorado na Universidade Federal da Bahia 
(UFBA) sobre as práticas artísticas dos Pataxó. 

A entrada da arte indígena contemporânea no 
circuito expositivo levantou questões. Segundo 
Ana Avelar, docente do Departamento de His-
tória da Arte da Unifesp, ao longo desse tempo 
alguns artistas indígenas passaram a atuar como 
curadores. Eles “fizeram isso ao perceber que 
pessoas não indígenas tinham dificuldade de 
compreender suas práticas artísticas”, observa. 
“Foi essencial que assumissem a função de cura-
doria para ganhar mais autonomia e determinar 
aquilo que se entende como essas artes ditas 
contemporâneas e indígenas.”

“É importante ocuparmos esse espaço de cura-
dor, pois assim vamos trazendo mais artistas 

indígenas para o sistema convencional de arte”, 
defende Souza, uma das organizadoras do dos-
siê “Processos curatoriais e exposições de artes 
indígenas na/da América Latina”, publicado em 
2024 na revista Modos, da Unicamp, com 13 arti-
gos escritos por pesquisadores indígenas e não 
indígenas. Ela assina o trabalho com Goldstein 
e com o antropólogo e museólogo Aristóteles 
Barcelos Neto, da Universidade de East Anglia, 
no Reino Unido. 

Como lembra Goldstein, alguns desses ar-
tistas-curadores passaram pelas universidades, 
um reflexo das ações afirmativas que vêm incor-
porando os indígenas à vida acadêmica do país 
desde a década de 2010, ainda que de forma lenta 
e parcial (ver Pesquisa FAPESP nº 351). “Nos cur-
sos de graduação e de pós-graduação, podem-se 
aprimorar ferramentas úteis para transitar no 
sistema da arte, desde a redação de textos cura-
toriais até a formatação de projetos para editais, 
passando pelo domínio do repertório ocidental, 
ainda que seja para contestá-lo”, comenta. 

Essa formação precisa ser ampliada e aprimo-
rada, na avaliação da artista visual e curadora 
Kassia Borges, de origem Karajá. “Os currículos 
universitários são ainda muito baseados na arte 
canônica, de matriz europeia”, observa. Ela des-
taca também a falta de literatura especializada 
produzida no Brasil para orientar os trabalhos 
de curadoria em relação à arte indígena. 

Docente da Universidade Federal de Uber-
lândia (UFU), Borges responde pela curadoria 
do Museu das Culturas Indígenas, vinculado 
àquela instituição. Além disso, atuou como cura-
dora-adjunta do Masp entre 2022 e 2024. Ela é 
uma das entrevistadas no livro Ativismo curato-
rial (Mireveja, 2025), organizado por Avelar, da 
Unifesp, e pela pesquisadora Marcella Imparato, 

A antropóloga Sandra Benites,  
uma das curadoras da mostra  
Dja guatá porã: Rio de Janeiro 
indígena (ao lado), realizada  
no Museu de Arte do Rio, em 2017

1 2



PESQUISA FAPESP___ 359 ___ 87

doutoranda em filosofia na Universidade de São 
Paulo (USP). A obra reúne o depoimento de 15 
curadores de diferentes regiões do Brasil para 
compreender como a curadoria ativista vem se 
desenvolvendo no país. 

O 
termo “ativismo curatorial”, conce-
bido pela curadora norte-americana 
Maura Reilly, designa a criação de 
exposições que buscam dar visibili-
dade à produção artística de grupos 
silenciados pelo discurso oficial da 
história da arte, como é o caso da 
população negra. A seara indígena 
está representada na publicação por 

meio de duas entrevistas. Além de Borges, as or-
ganizadoras ouviram Benites, mencionada no 
início desta reportagem. 

No livro, Borges fala de sua atuação em tra-
balhos como a exposição Histórias indígenas, em 
que foi uma das curadoras ao lado de nomes como 
Edson Kayapó e Renata Tupinambá. Realizada pe-
lo Masp em colaboração com o Kode Bergen Art 
Museum, da Noruega, a mostra ficou em cartaz 
nos dois espaços entre 2023 e 2024. Para ela, a 
atuação dos curadores indígenas não deveria ficar 
circunscrita à produção dos povos originários. 
“A incorporação desses profissionais não está 
bem resolvida no circuito de arte convencional 
no Brasil, ela não acontece em sentido amplo”, 
afirma. “Há avanços em termos do nosso prota-
gonismo, mas ainda existe muito descrédito em 
relação à capacidade intelectual do indígena, 
reflexo do racismo institucionalizado no país”, 
constata Borges, que participa de exposições 
como artista desde a década de 1980. 

A curadoria feita por indígenas na cena de 
arte contemporânea frequentemente passa pela 

parceria com não indígenas. Jaider Esbell utili-
zava o termo “txaísmo”, título de uma de suas 
obras de 2019, para nomear essa relação. O artis-
ta e curador de origem Macuxi deu os primeiros 
passos no circuito artístico comercial na década 
de 2010. Dono de uma galeria em Boa Vista, ele 
também produzia obras, sobretudo pinturas. Com 
o tempo, alcançou projeção, inclusive internacio-
nal. Dois de seus trabalhos, Carta ao velho mundo 
(2018-2019) e Na terra sem males (2021), foram 
adquiridos pelo Centro Georges Pompidou, na 
França, em 2021. 

Naquele mesmo ano, Esbell assinou a curado-
ria da exposição Moquém Surarî – Arte indígena 
contemporânea, no Museu de Arte Moderna de São 
Paulo (MAM-SP). Com mais de 140 trabalhos de 
34 artistas indígenas do Brasil, a coletiva funcio-
nou como extensão da 34ª Bienal Internacional 
de São Paulo. Na ocasião, ele trabalhou com dois 
antropólogos não indígenas, Paula Berbert, que 
foi assistente de curadoria, e Pedro Cesarino, 
consultor da exposição e professor da USP. No 
texto de apresentação da mostra, Esbell define 
o txaísmo como “a possibilidade de ser aliado 
daquele que é diferente de nós”, uma espécie de 
convite para criar novas formas de relação em 
um território marcado pela violência colonial. 

“A palavra ‘txai’ é utilizada pelo povo Huni 
Kuin, que vive no Acre, para designar ‘aliados 
de fora’, equivalente a cunhados ou parentes não 
consanguíneos”, relata o antropólogo Daniel Di-
nato. Ele refletiu sobre o conceito “curador-txai” 
na pesquisa de doutorado concluída em 2025, na 
Universidade de Quebec, no Canadá. Desde 2016, 
Dinato colabora com os integrantes do coletivo 
Mahku (Movimento dos Artistas Huni Kuin), 
tendo organizado exposições em parceria com 
o grupo. É o caso da mostra Vende tela, compra 

3

FO
T

O
S

 1
 T

O
M

A
Z

 S
IL

V
A

 / A
G

Ê
N

C
IA

 B
R

A
S

IL
 2

 A
L

E
X

A
N

D
R

E
 A

R
A

Ú
JO

 / D
IV

U
LG

A
Ç

Ã
O

 M
A

R
 3

 K
A

R
IN

A
 B

A
C

C
I /

 M
A

M
 S

Ã
O

 P
A

U
LO

Duas telas sem título 
do artista e curador 
Jaider Esbell na 
exposição Moquém 
Surarî – Arte indígena 
contemporânea,  
de 2021



terra, que esteve em cartaz em 2022 no Canadá. 
“Entendo a prática do curador-txai como uma 
abordagem de curadoria colaborativa baseada 
em relações de longo prazo que venho desen-
volvendo com membros desse coletivo”, explica 
o pesquisador. 

O
utro fator que impacta na curado-
ria das artes indígenas são as trans-
formações ocorridas no campo da 
museologia em nível mundial desde 
os anos 1980, principalmente com o 
movimento conhecido como Nova 
Museologia. Tendo como um de seus 
precursores o arqueólogo francês 
Hugues de Varine, essa proposta en-

fatiza a função social do museu em relação direta 
com a comunidade e, especialmente a partir da 
década de 1990, com as comunidades socialmente 
marginalizadas e marcadas pela violência colo-
nial, como é o caso dos indígenas. 

“A partir de então, coleções e museus etno-
gráficos deixam de ser vistos como dispositivos 
neutros, passando a ser considerados como tec-
nologias de dominação e legitimação da colonia-
lidade. Passa-se a buscar uma maior polifonia, 
escutando os produtores dos objetos expostos e 
questionando, simultaneamente, a autoridade e o 
poder daqueles que organizam as mostras”, regis-
tram Souza, Goldstein e Barcelos Neto no texto 
de abertura do dossiê veiculado na revista Modos. 

No Brasil, o Museu Paraense Emílio Goeldi 
(MPEG), em Belém, foi um dos pioneiros nesse 
movimento. Em 1985, a antropóloga Lucia Hussak 
van Velthem começou a franquear aquele acervo 
etnográfico aos povos indígenas. Essa iniciativa 
se desdobrou, resultando em diversos projetos 
de museologia participativa na instituição, co-

mo a primeira oficina Encontro com Objetos do 
Passado, em 2016. 

Desde os anos 1990, o Museu de Arqueologia 
e Etnologia (MAE) da USP vem, por meio de 
pesquisas e modificações na gestão de coleções, 
ficando mais permeável a essas práticas cola-
borativas, como informa a museóloga Marília 
Xavier Cury, docente na instituição. É o caso da 
exposição Resistência já! Fortalecimento e união 
das culturas indígenas, realizada em 2019 naquele 
espaço. A curadoria da mostra esteve a cargo da 
equipe do museu em parceria com os povos in-
dígenas Kaingang, Guarani Nhandewa e Terena, 
radicados no centro-oeste paulista.

Atualmente, Cury pesquisa com apoio da 
FAPESP a relação dessas três etnias com o MAE-
-USP. Segundo a museóloga, a proposta é dar 
continuidade a esse trabalho colaborativo de 
curadoria, com o objetivo de que ele se reverta 
em novas informações e novos sentidos para as 
coleções sob guarda do museu. “As relações en-
tre povos indígenas e os museus são de extrema 
importância porque envolvem uma construção 
conjunta: uma troca de modelos e de possibili-
dades que atravessam o passado e o presente. 
Isso se manifesta tanto no trabalho colaborati-
vo quanto nos conflitos que ele gera”, observa.

Na avaliação de Cury, o conflito faz parte das 
relações dialógicas dentro dos museus, assim como 
a negociação e a capacidade de firmar e cumprir 
acordos com os grupos indígenas parceiros de pro-
jetos. “Esses acordos devem constituir a política 
de gestão de acervo como expressão de respeito 
e como base de uma relação de confiança que os 
museus ainda precisam consolidar”, constata. l

O projeto, o livro e o dossiê consultados para esta reportagem 
estão listados na versão on-line.

FO
T

O
 C

EC
ÍL

IA
 B

A
S

T
O

S 
/   U

S
P

 IM
A

G
E

N
S

Exposição Resistência 
já! Fortalecimento  
e união das culturas 
indígenas, que 
aconteceu no Museu 
de Arqueologia  
e Etnologia da USP, 
em 2019


